
Café philo de La Maison Güth, 16 octobre 2025, notes de Jean-Yves Trépos 
 
 

« Consentir, est-ce abandonner sa liberté ? » 
 

NOTES PREPARATOIRES 
Présupposé : douter de la réalité du consentir 

Qu’il faille douter du libre consentement : le plein consentement peut facilement passer pour 
un abandon de liberté (peut-être pas une démarche volontaire : manipulation, influence). C’est 
la thèse de la servitude involontaire (Accardo). 
=> Pourquoi douter de ce doute ? Parce qu’on peut consentir en connaissance de cause et se 
trouver plus libre après qu’avant (refuser son consentement serait un aveuglement). 

Enjeu : est-il nécessaire de combattre pour le consentement ? 
L’époque est torturée par la question du consentement (émergence publique du harcèlement et 
du viol), mais elle ne se pose pas la question de la liberté, qui apparaît presque comme un 
luxe : il faudrait d’abord établir la matérialité du consentement (et ses conditions de félicité) 
avant de savoir s’il engage plus qu’un accord ponctuel (consentir une fois est-ce consentir 
pour toujours ?). Un combat ou juste une vigilance ? 

Système conceptuel 
1/ Du consentir au Consentement  
Une relation (a) entre deux êtres qui sont engagés de manière asymétrique comme actants 
dans une situation qui est mise en récit ; (b) entre des êtres individuels et collectifs au sein de 
collectifs 
*Première approche : consentir en individuel ou en collectif 
(a) Dimension individuelle et juridique 
Être sollicité pour une action qu’on n’avait pas envisagée ou pour modifier une action 
envisagée ou pour renoncer à quelque chose : une relation asymétrique. 
Vouloir, pouvoir, savoir : Être disposé à le faire (ne pas y être contraint), pouvoir le faire 
(sans renoncer à l’essentiel), savoir ce qu’il faut pour le faire (sans dissimulations, illusions, 
mensonges). 
Donner son accord (écrit, oral, par geste ou par silence.  
Sur ce schéma pèsent des hypothèques en amont et en aval. 
(b) Dimension sociétale et idéologique 
Prégnance du consentement par défaut (services) où on renonce à sa pleine liberté 
individuelle au profit du collectif, dès lors qu’il y a « juste procédure » (Rawls). Est-ce une 
aliénation quasi volontaire ? 
Faire l’hypothèse de la domination (consentir sans savoir qu’on y est contraint => habitus de 
classe) ou de la crainte (consentir un peu par peur de perdre beaucoup). 
**Deuxième approche : quand les Stoïciens inventent le consentement (et la volonté) 
-Aristote : le consentement est un acte éthique, non psychologique (pas de concept de 
volonté). 
Consentement : ce qui peut être attribué à un agent en fonction de son degré d’implication. 
1/L’âme désirante (to orektikon) est un faisceau de tendances, que sont le souhait (boulèsis), 
le thumos (ardeur, colère, en lien avec la recherche de gloire) et l’appétit (epithumia). 
Par le souhait, elle participe à l’âme rationnelle, tandis que les deux autres sont constitués en 
fonction de leur obéissance à la droite règle (ortho logos) 
2/Mais, il y a hekon (de plein gré), les actions que l’on peut imputer à leur agent et akon 
(contre son gré), celles qui n’impliquent pas sa responsabilité. 



Hekon : action dont la cause efficiente est interne à l’agent et qui en connaît les 
circonstances ; akon, action dont la cause efficiente est extérieure à l’agent et qui s’exerce par 
contrainte ou par ignorance). 
3/Spécificité dans l’hekon : des actes qu’on répugne à assumer (accomplis sous l’emprise de 
passions) : ceux-là sont dits « consentis », alors qu’ils ne procèdent pas d’une décision suivant 
un examen. 
-Stoïciens :  
Le consentement est une opération de l’âme, qui a un principe directeur (hegemonikon) 
unique, mais modalisé en : 
-assentiment (sunkatathesis) : approuve ou pas les représentations ; 
-impulsion (hormè) : se rapporte aux actions ; 
-désir (orexis) : renvoie aux émotions (pathè) 
L’impulsion est du côté de notre nature propre et le désir du côté de la nature universelle. 
En apparence, cela recouvre la distinction agir / pâtir : 
« Rien n’a d’importance, sinon agir, comme ta propre nature te le commande, pâtir, comme la 
Nature commune l’apporte. » (Marc-Aurèle, 1962, l. XII, chap. 32, § 3) 
Le consentement dépend du désir et s’applique à des événements extérieurs. Nous sommes 
libres de désirer ou non tel ou tel objet. Il convient donc de maîtriser « les penchants et les 
aversions, afin de ne pas manquer le but des penchants et de ne pas se heurter à l’objet de 
notre aversion » (Épictète, 1962, l. III, chap. 2, § 1). 
=>Consentir pour se réconcilier avec soi-même, ce qui demande plus d’intelligence du monde 
que la révolte (qui se traduit en mécontentement ou en malheur), car le monde est 
foncièrement bon. 
« Mais personne ne peut-il comprendre par raison et par démonstration que Dieu a créé tout 
ce qui est au monde, qu’il a fait le monde lui-même libre et indépendant dans son ensemble et 
ses parties adaptées aux besoins de l’ensemble ? » (Épictète, 1962, l. IV, chap. 7, § 6) 
La nature est « une puissance rationnelle automotrice exerçant une action finalisée [ce qui 
conduit] à lui prêter une volonté » (Voelke, 1973, p. 106) 
« Quel mince fragment du temps infini et insondable est la part de chaque être ! Très vite il 
disparaît dans l’éternité. Quel mince fragment de la substance totale ! Et de l’âme 
universelle ! Sur quelle petite motte du globe terrestre marches-tu ! Songe à tout cela et pense 
que rien n’est grand que d’agir comme le veut ta nature et de subir ce que produit la nature 
universelle. » (Marc-Aurèle, 1962, l. XII § 32) 
Consentir= construire un îlot d’autonomie tout en se fondant dans l’immensité de l’univers 
« Ne sais-tu pas quelle infime partie de l’univers tu es ? Je parle du corps ; car, par la raison, 
tu n’es pas inférieur aux dieux ni moins grand qu’eux ; la grandeur de la raison ne s’estime 
pas à la taille ni à la hauteur, mais aux jugements. » (Épictète, 1962, l. I, chap. 12, § 26) 
***Troisième approche : Consentement et crainte selon Hobbes 
Hobbes fait du consentement de l’individu au souverain l’acte de naissance de l’État. Mais le 
contractant n’est pas entièrement libre et rationnel : il est perméable aux passions. L’État est 
aussi construit par la crainte, mais le consentement n’interdit pas la désobéissance quand la 
vie est menacée. 
Hobbes distingue deux républiques légitimes qui ont pour point commun la crainte : 
– la république de consentement : les citoyens y choisissent leur souverain (mais c’est par 
peur les uns des autres) ; 
– la « république d’acquisition » : le pouvoir y est acquis par la force (on a alors peur du futur 
souverain). 
**** Bilan : qu’est-ce que consentir ? 
Être sollicité pour une action qu’on n’avait pas envisagée ou pour modifier une action 
envisagée ou pour renoncer à quelque chose. 



Être disposé à le faire (ne pas y être contraint) et pouvoir le faire (sans renoncer à l’essentiel). 
Donner son accord.  
Sur ce schéma pèsent des hypothèques en amont et en aval. 
 
2/ Les conceptions philosophiques de la liberté  
Elles sont au moins de deux types, le libre arbitre et l’autonomie.  
Il y a d’autre part la possibilité de refuser l’idée d’une liberté métaphysique tout en maintenant 
celle d’une possibilité de se libérer, de s’affranchir de certaines contraintes, psychologiques, 
sociales ou politiques. 
*Les illusions du libre-arbitre 
Contre Descartes, Spinoza réfute l’usage même du concept de volonté. Selon lui, quand on 
prétend « vouloir », on se borne, en fait, à prendre conscience de ce qu’on désire, de ce qu’on 
« appète », de ce à quoi on tend. En réalité, nos désirs, nos appétits ont des causes dont nous 
ignorons l’existence et la véritable nature. Nous croyons être nous-mêmes cause de nos actes, 
parce que nous n’avons pas conscience de ce qui nous pousse à agir. La position de Spinoza 
n’exclut pas qu’il envisage pour l’homme la possibilité de se libérer de différentes servitudes 
auxquelles il est assujetti. 
**L’autonomie 
L’autonomie, c’est le fait de se donner à soi-même sa loi (autos : soi-même ; nomos : loi). On 
peut concevoir l’autonomie au sens moral ou au sens politique. Au sens moral (Kant), la volonté 
est dite autonome quand elle n’est déterminée que par la raison (la volonté se confond elle-
même, en un sens, avec la raison). Au sens politique (Rousseau et bien d’autres à sa suite), 
l’homme qui est membre d’un corps politique (= le citoyen) est autonome en tant qu’il est 
l’auteur de la loi à laquelle il obéit. 
L’autonomie, c’est donc la soumission réfléchie et volontaire à des contraintes qu’on admet, 
qu’on reconnaît comme acceptables, légitimes et qui, de ce fait, ne sont plus considérées comme 
des entraves à la liberté, mais comme des conditions de son plein exercice. 
3/ Interférences conceptuelles 
Consentement et liberté face à : domination, crainte et déni 
Ce qui masque l’entrave à la pleine décision : 
-la domination (aliénation, hégémonie, ascendant, incitation-nudge) qui prend tout son sens au 
niveau de l’actant collectif ; 
-la crainte, qui peut en être la traduction psychologique (voir la théorisation chez Hobbes) ; 
-le déni qui habille de volonté et de liberté la soumission. 
1/ OUI : On peut donc consentir sans le faire librement (domination, crainte, déni), mais faut-
il encore dire « consentir » ? La liberté n’est pas au bout de ce consentement parce qu’elle 
n’est pas au départ. 
2/ NON : On peut consentir par conscience de la nécessité et s’en trouver plus libre, au prix 
d’une démarche exigeante (Stoïciens). 
3/ OUI ET NON : L’asymétrie dans la relation est-elle synonyme de privation de liberté ? Pas 
nécessairement (situer la relation dans un environnement plus large, celui d’un collectif 
construit en commun). 
4/Repères bibliographiques 
 
Accardo Alain, De notre servitude involontaire, Marseille, Agone, 2001. 
Aristote, Éthique à Nicomaque, trad. et commentaires de R.-A. Gauthier et J.-Y. Jolif, Louvain-la-Neuve, 
Peeters, 1970 
Épictète, « Entretiens », trad. É. Bréhier, Les Stoïciens, P.-M. Schuhl éd., Paris, Gallimard (Bibliothèque de la 
Pléiade), 1962. 
Marc-Aurèle, « Pensées », trad. É. Bréhier, Les Stoïciens, P.-M. Schuhl éd., Paris, Gallimard (Bibliothèque de la 
Pléiade), 1962. 



Hobbes Thomas, Leviathan, or The Matter, Form, and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civil, 
Oxford, Oxford University Press, 1996 [1999, Léviathan. Traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la 
république ecclésiastique et civile, trad. F. Tricaud, Paris, Dalloz]. 
Spinoza, Lettre à Schuller (1674) 
Spinoza, Ethique, I, Appendice 
Spinoza, Ethique, II, scolie de la proposition 35 (1675) 
Kant, Qu'est-ce que les Lumières ?, Paris, Flammarion, 2020.  
Sartre, L'être et le néant, Paris, Gallimard, 1943, pp. 561-569 
 


