Café philo de La Maison Giith, 16 octobre 2025, notes de Jean-Yves Trépos

« Consentir, est-ce abandonner sa liberté ? »

NOTES PREPARATOIRES

Présupposé : douter de la réalité du consentir
Qu’il faille douter du libre consentement : le plein consentement peut facilement passer pour
un abandon de liberté (peut-€tre pas une démarche volontaire : manipulation, influence). C’est
la thése de la servitude involontaire (Accardo).
=> Pourquoi douter de ce doute ? Parce qu’on peut consentir en connaissance de cause et se
trouver plus libre aprés qu’avant (refuser son consentement serait un aveuglement).

Enjeu : est-il nécessaire de combattre pour le consentement ?
L’époque est torturée par la question du consentement (émergence publique du harcelement et
du viol), mais elle ne se pose pas la question de la liberté, qui apparait presque comme un
luxe : il faudrait d’abord établir la matérialité du consentement (et ses conditions de félicité)
avant de savoir s’il engage plus qu’un accord ponctuel (consentir une fois est-ce consentir
pour toujours ?). Un combat ou juste une vigilance ?

Systéme conceptuel

1/ Du consentir au Consentement

Une relation (a) entre deux étres qui sont engagés de manicre asymétrique comme actants
dans une situation qui est mise en récit ; (b) entre des étres individuels et collectifs au sein de
collectifs

*Premiére approche : consentir en individuel ou en collectif

(a) Dimension individuelle et juridique

Etre sollicité pour une action qu’on n’avait pas envisagée ou pour modifier une action
envisagée ou pour renoncer a quelque chose : une relation asymétrique.

Vouloir, pouvoir, savoir : Etre disposé a le faire (ne pas y étre contraint), pouvoir le faire
(sans renoncer a I’essentiel), savoir ce qu’il faut pour le faire (sans dissimulations, illusions,
mensonges).

Donner son accord (écrit, oral, par geste ou par silence.

Sur ce schéma pésent des hypothéques en amont et en aval.

(b) Dimension sociétale et idéologique

Prégnance du consentement par défaut (services) ou on renonce a sa pleine liberté
individuelle au profit du collectif, dés lors qu’il y a « juste procédure » (Rawls). Est-ce une
aliénation quasi volontaire ?

Faire I’hypothése de la domination (consentir sans savoir qu’on y est contraint => habitus de
classe) ou de la crainte (consentir un peu par peur de perdre beaucoup).

**PDeuxiéme approche : quand les Stoiciens inventent le consentement (et la volonté)
-Aristote : le consentement est un acte éthique, non psychologique (pas de concept de
volonté).

Consentement : ce qui peut étre attribué¢ a un agent en fonction de son degré d’implication.
1/L’ame désirante (fo orektikon) est un faisceau de tendances, que sont le souhait (bouleésis),
le thumos (ardeur, colére, en lien avec la recherche de gloire) et I’appétit (epithumia).

Par le souhait, elle participe a I’ame rationnelle, tandis que les deux autres sont constitués en
fonction de leur obéissance a la droite régle (ortho logos)

2/Mais, il y a hekon (de plein gré), les actions que I’on peut imputer a leur agent et akon
(contre son gré), celles qui n’impliquent pas sa responsabilité.



Hekon : action dont la cause efficiente est interne a 1’agent et qui en connait les

circonstances ; akon, action dont la cause efficiente est extérieure a 1’agent et qui s’exerce par
contrainte ou par ignorance).

3/Spécificité dans 1’hekon : des actes qu’on répugne a assumer (accomplis sous 1’emprise de
passions) : ceux-la sont dits « consentis », alors qu’ils ne procédent pas d’une décision suivant
un examen.

-Stoiciens :

Le consentement est une opération de 1’ame, qui a un principe directeur (hegemonikon)
unique, mais modalisé en :

-assentiment (sunkatathesis) : approuve ou pas les représentations ;

-impulsion (horme) : se rapporte aux actions ;

-désir (orexis) : renvoie aux émotions (pathe)

L’impulsion est du c6té de notre nature propre et le désir du c6té de la nature universelle.

En apparence, cela recouvre la distinction agir / patir :

« Rien n’a d’importance, sinon agir, comme ta propre nature te le commande, patir, comme la
Nature commune 1’apporte. » (Marc-Aur¢le, 1962, 1. XII, chap. 32, § 3)

Le consentement dépend du désir et s’applique a des événements extérieurs. Nous sommes
libres de désirer ou non tel ou tel objet. Il convient donc de maitriser « les penchants et les
aversions, afin de ne pas manquer le but des penchants et de ne pas se heurter a 1’objet de
notre aversion » (Epictéte, 1962, 1. III, chap. 2, § 1).

=>Consentir pour se réconcilier avec soi-méme, ce qui demande plus d’intelligence du monde
que la révolte (qui se traduit en mécontentement ou en malheur), car le monde est
fonciérement bon.

« Mais personne ne peut-il comprendre par raison et par démonstration que Dieu a créé tout
ce qui est au monde, qu’il a fait le monde lui-méme libre et indépendant dans son ensemble et
ses parties adaptées aux besoins de I’ensemble ? » (Epictéte, 1962, 1. 1V, chap. 7, § 6)

La nature est « une puissance rationnelle automotrice exercant une action finalisée [ce qui
conduit] a lui préter une volonté » (Voelke, 1973, p. 106)

« Quel mince fragment du temps infini et insondable est la part de chaque étre ! Tres vite il
disparait dans 1’éternité. Quel mince fragment de la substance totale ! Et de I’ame

universelle ! Sur quelle petite motte du globe terrestre marches-tu ! Songe a tout cela et pense
que rien n’est grand que d’agir comme le veut ta nature et de subir ce que produit la nature
universelle. » (Marc-Aur¢le, 1962, 1. XII § 32)

Consentir= construire un ilot d’autonomie tout en se fondant dans I’immensité de I’univers

« Ne sais-tu pas quelle infime partie de I’univers tu es ? Je parle du corps ; car, par la raison,
tu n’es pas inférieur aux dieux ni moins grand qu’eux ; la grandeur de la raison ne s’estime
pas 4 la taille ni a la hauteur, mais aux jugements. » (Epictéte, 1962, 1. I, chap. 12, § 26)
***Troisiéme approche : Consentement et crainte selon Hobbes

Hobbes fait du consentement de I’individu au souverain 1’acte de naissance de 1’Etat. Mais le
contractant n’est pas entiérement libre et rationnel : il est perméable aux passions. L’Etat est
aussi construit par la crainte, mais le consentement n’interdit pas la désobéissance quand la
vie est menacée.

Hobbes distingue deux républiques 1égitimes qui ont pour point commun la crainte :

— la république de consentement : les citoyens y choisissent leur souverain (mais c’est par
peur les uns des autres) ;

— la « république d’acquisition » : le pouvoir y est acquis par la force (on a alors peur du futur
souverain).

**%* Bilan : qu’est-ce que consentir ?

Etre sollicité pour une action qu’on n’avait pas envisagée ou pour modifier une action
envisagée ou pour renoncer a quelque chose.



Etre disposé a le faire (ne pas y étre contraint) et pouvoir le faire (sans renoncer a I’essentiel).
Donner son accord.
Sur ce schéma pésent des hypothéques en amont et en aval.

2/ Les conceptions philosophiques de la liberté

Elles sont au moins de deux types, le libre arbitre et 1’autonomie.

Il y a d’autre part la possibilité de refuser I’idée d’une liberté métaphysique tout en maintenant
celle d’une possibilité de se libérer, de s’affranchir de certaines contraintes, psychologiques,
sociales ou politiques.

*Les illusions du libre-arbitre

Contre Descartes, Spinoza réfute 1’usage méme du concept de volonté. Selon lui, quand on
prétend « vouloir », on se borne, en fait, & prendre conscience de ce qu’on désire, de ce qu’on
« appete », de ce a quoi on tend. En réalité, nos désirs, nos appétits ont des causes dont nous
ignorons 1’existence et la véritable nature. Nous croyons étre nous-mémes cause de nos actes,
parce que nous n’avons pas conscience de ce qui nous pousse a agir. La position de Spinoza
n’exclut pas qu’il envisage pour I’homme la possibilité de se libérer de différentes servitudes
auxquelles il est assujetti.

**L’autonomie

L’autonomie, c’est le fait de se donner a soi-méme sa loi (autos : soi-méme ; nomos : loi). On
peut concevoir 1I’autonomie au sens moral ou au sens politique. Au sens moral (Kant), la volonté
est dite autonome quand elle n’est déterminée que par la raison (la volonté se confond elle-
méme, en un sens, avec la raison). Au sens politique (Rousseau et bien d’autres a sa suite),
I’homme qui est membre d’un corps politique (= le citoyen) est autonome en tant qu’il est
I’auteur de la loi a laquelle il obéit.

L’autonomie, c’est donc la soumission réfléchie et volontaire & des contraintes qu’on admet,
qu’on reconnait comme acceptables, 1égitimes et qui, de ce fait, ne sont plus considérées comme
des entraves a la liberté, mais comme des conditions de son plein exercice.

3/ Interférences conceptuelles

Consentement et liberté face a : domination, crainte et déni

Ce qui masque I’entrave a la pleine décision :

-la domination (aliénation, hégémonie, ascendant, incitation-nudge) qui prend tout son sens au
niveau de 1’actant collectif ;

-la crainte, qui peut en étre la traduction psychologique (voir la théorisation chez Hobbes) ;
-le déni qui habille de volonté et de liberté la soumission.

1/ OUI : On peut donc consentir sans le faire librement (domination, crainte, déni), mais faut-
il encore dire « consentir » ? La liberté n’est pas au bout de ce consentement parce qu’elle
n’est pas au départ.

2/ NON : On peut consentir par conscience de la nécessité et s’en trouver plus libre, au prix
d’une démarche exigeante (Stoiciens).

3/ OUI ET NON : L’asymétrie dans la relation est-elle synonyme de privation de liberté ? Pas
nécessairement (situer la relation dans un environnement plus large, celui d’un collectif
construit en commun).

4/Repéres bibliographiques

Accardo Alain, De notre servitude involontaire, Marseille, Agone, 2001.

Aristote, Ethique a Nicomaque, trad. et commentaires de R.-A. Gauthier et J.-Y. Jolif, Louvain-la-Neuve,
Peeters, 1970

Epictéte, « Entretiens », trad. E. Bréhier, Les Stoiciens, P.-M. Schuhl éd., Paris, Gallimard (Bibliothéque de la
Pléiade), 1962.

Marc-Auréle, « Pensées », trad. E. Bréhier, Les Stoiciens, P.~M. Schuhl éd., Paris, Gallimard (Bibliothéque de la
Pléiade), 1962.



Hobbes Thomas, Leviathan, or The Matter, Form, and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civil,
Oxford, Oxford University Press, 1996 [1999, Léviathan. Traité de la matiere, de la forme et du pouvoir de la
république ecclésiastique et civile, trad. F. Tricaud, Paris, Dalloz].

Spinoza, Lettre a Schuller (1674)

Spinoza, Ethique, 1, Appendice

Spinoza, Ethique, 11, scolie de la proposition 35 (1675)

Kant, Qu'est-ce que les Lumieres ?, Paris, Flammarion, 2020.

Sartre, L'étre et le néant, Paris, Gallimard, 1943, pp. 561-569



